Paulus

Ich habe das Christentum gegriindet; obwohl ich Jesus nie begegnet bin. Zu-
nichst stand ich im Lager des orthodoxen Judentums.

Apostelgeschichte 22, 3:

"Ich bin ein Jude ... unterrichtet ... nach der Strenge des vaterlichen Gesetzes ... ”
Apostelgeschichte 23, 6:

Ich bin ein Pharisaer, ein Sobn von Pharisaern.

Eine Kette von Ereignissen hat meine Treue zum rituellen Inventar des alten
Glaubens jedoch gesprengt. All das stand mit der nazordischen Sekte in Ver-
bindung. Die Sekte der Nazorder band sich nach der Kreuzigung Jesu durch
das Gerlicht seiner Auferstehung aneinander und glaubte an seine baldige
Wiederkehr. Sie hatte ihr Hauptquartier in Jerusalem. Von dort aus kimpfte
sie gegen die rémischen Besatzer und das jiidische Establishment, das sich
mit den Realititen zu arrangieren versuchte. Wir Pharisder geh6rten zu jenem
Fligel des Judentums, der dem Gesetz zwar grundsitzlich die Treue hielt,
dem aber das Temperament zum heiligen Krieg gegen Rom ebenso abging
wie die Bereitschaft, auf alle Weisheit im Umgang mit den Errungenschaften
fremder Kultur zu verzichten. Daher waren wir zu Kompromissen bereit; was
ja auch nahelag: Denn wir waren etabliert und hatten die Gemiitlichkeit ge-
wisser Arrangements mit der Liberalitit zu vetlieren. Die Eiferer - Zeloten,
Sikariert und wie sie sonst noch hieflen - warfen uns Abtriinnigkeit vor, zu-
mindest Heuchelei im Umgang mit dem Gesetz. Sie hielten uns fiir Frevler.
Die Spaltung in einen streng-orthodoxen und einen liberalen Flugel ist
cine gesellschaftliche Dynamik, die quasi unvermeidlich aus dem Denkansatz
eines Offenbarungsglaubens hervorgeht. Die Behauptung, Gott habe einen
Menschen persénlich beauftragt, in seinem Interesse politisch zu handeln,
ldsst nur zwei Stellungnahmen zu: Entweder man glaubt es ganz. Oder man
glaubt es gar nicht. Dazwischen gibt es nichts; und wenn man es glaubt, ist
man quasi gezwungen, die tradierten Auftrige punktgenau umzusetzen. Wir
erinnern uns: Jesus hatte seine Zuhorer ermahnt, kein einziges Jota und kein

3 Nach Schilderungen des jiidischen Historikers Josephus muss es damals im Lande iibel ugegan-
gen sein. Unter diesen Umstinden entwickelte sich die stark nationalistische Bewegung der Zelo-
ten... Zu ihnen gesellte sich die gewalttitige Gruppe der Sikarier. (Gamm, Hans-Joachim: Ju-
dentumskunde, Seite 21)

235



einziges Hakchen vom Gesety zu verwerfen (Matthéus 5, 17-20). Wer meint, Re-
geln, die dutch eine Offenbarung festgeschrieben sind, sollten dem Zeitgeist
gemil verindert werden, glaubt in der Tiefe seines Herzens nicht, dass eine
personliche Mitteilung gottlicher Wiinsche an eine Grinderpersénlichkeit
tberhaupt stattgefunden hat. Der Vorwurf der radikal Gesetzestreuen gegen
die Libertinage vieler Schriftgelehrter war somit konsequent.

Bei manchen Pharisdern war die Kooperationsbereitschaft mit den Ver-
tretern fremder Weltanschauungen auch tatsichlich kaum noch von Verrat
zu unterscheiden. Das muss man zugeben. Die Eiferer - heute nennt man sie
ultraorthodox, damals nannte man sie Zeloten - waren meist kleine Leute, hiufig
mit einem engen Bildungshorizont. Sie hielten sich mit ungleich gréB3erer Ent-
schlossenheit als wir an die Dogmen der nationalen Ubetlieferung. Thr Nati-
onalismus wurde durch die Besatzung stirker aufgestachelt als der unsrige.
Uns gelang es dank groBerer Weltoffenheit besser, unser Selbstwertgefiihl
trotz nationaler Entmiindigung durch Rom aufrechtzuerhalten. Am drmeren
Ende der jidischen Welt war der Verlust nationaler Gré3e schwerer zu ertra-
gen, da die Identifikation mit der Phantasie, auserwihlt zu sein, fiir viele das
Wichtigste war, worauf sie stolz sein konnten. Der jiidische Nationalismus
war untrennbar mit dem Glauben verschmolzen. So waren beide Motive fiir
die Eiferer ihre einzige und heilige Sache. Ihr Nationalismus war fiir sie Reli-
gion und ihre Religion war nationalistisch. Da die Sekte der Nazorder im La-
ger der Eiferer stand, war sie in den Augen der Pharisider gefihrlich. Ihre Ra-
dikalitdt untergrub die Kompromisse, die wir mit den Rémern machten. Ich
hatte die Aufgabe, die Aktivisten der Sekte dingfest zu machen. In diesem
Sinne reiste ich umher; damals noch unter dem Namen Saulus.

Ich war sozusagen Spezialagent auf Terroristenjagd. Allerdings haderte
ich mit meiner Rolle. Ich hatte zwar einen romischen Pass, war aber trotzdem
kein Rémer. Ich war Jude. Also war ich ein Jude, der Juden verfolgte; was
dadurch, dass es im Einverstindnis mit heidnischen Besatzern geschah, einen
doppelt bitteren Beigeschmack bekam. Aber auch bei den Juden war ich nicht
witklich zuhause; weder bei den Pharisdern noch bei den Radikalen. Als Jude
war ich seit Geburt streng aufs Gesetz hin erzogen. Unterschwellig hatte ich
den Zwang aber stets als Demiitigung empfunden und der Glaube, dass ich
dadurch auserwihlt war, hatte nie ausgereicht, mein Schamgefiihl ganz aus
der Welt zu schaffen. Ich hatte mich dafiir geschimt, in den Augen meines
Vaters nicht mehr zu sein als irgendwer, der nach Altvitersitte normgerecht
zu formen war. Nie hatte man mich des Rechts fiir wiirdig befunden, mich
selbst fiir das Gesetz oder sonst eine Form des Umgangs mit dem Leben zu
entscheiden. So war meine Bindung daran nur oberflichlich. Die Tradition
war fiir mich eine Ubermacht, die seit der Wiege nach mir griff und der ich

236



mich einstweilen beugte, ohne je mit dem Herzen dahinter zu stehen. Also
konnte ich weder der formalistischen Regeltreue der Pharisder etwas abge-
winnen, die eine Menge Spitzfindigkeit darauf verwandte, alles richtig zu tun
ohne es richtig zu machen, noch dem Fanatismus der Zeloten, der zwar we-
niger geheuchelt, aber umso mehr Ausdruck blinder Affekte und bohrender
Zweifel am eigenen Selbstwert war. Die Blindheit ihrer Affekte war mir erst
Recht ein Griuel; denn ich wollte jemand sein, dem gegentiber sich nie-
mandes Hochmut erdreistet, von vornherein zu wissen, wie er zu denken, zu
fihlen und zu leben hat. Solange ich gesetzestreu blieb, gelang mir das nur
witend. Meine Wut lie3 ich an den Nazoriern aus, bis mich eine Vision% aus
dem Zwiespalt befreite.

Apostelgeschichte 22, 6-7:

Unterwegs aber, als ich mich Damaskus néberte, geschab es, dafs zur Mittagsstunde mich
Plotzlich vom Himmel her ein belles Licht umstrablte. Ich stiirzte zu Boden und horte eine
Stimme ...

Apostelgeschichte 26, 12-17:
Als ich aber ... nach Damaskus 308, sab ich unterwegs, mitten am Tag ... vom Himmel

her ein Licht ... horte ich eine Stimme ...:" ... Ich bin Jesus ... bewahren werde ich dich vor
dem Vol und vor den Heiden, zu denen ich dich sende ... ”

Apostelgeschichte 22, 17-21:
Als dch wieder nach Jerusalem uriickkam und im Tempel betete, geschab es, dafs ich in
Verziickung kam und ihn sah, wie er gu mir sagte: "Eile ... denn sie werden dein Zengnis

diber mich nicht annehmen.” ... Er aber sagte zu mir: "Ziehe fort; denn zu den Heiden in
der Ferne will ich dich senden.”

Metaphorisch bin ich Jesus begegnet; allein schon, weil ich auf der Jagd nach
seinen Mitstreitern mit seinem ungeheuren Anspruch in Berithrung kam. Man
darf die Dinge aber nicht wortlich nehmen. Nicht Joshua als leibhaftiger Per-

% Die beschriebenen Ertlebnisse lassen sich als Symptome einer psychomotorischen
Epilepsie deuten. Bei bestimmten Anfallsformen stehen optische und akustische Hal-
luzinationen im Vordergrund, denen im Nachgang von den Betroffenen gemil ihres
jeweiligen Weltbilds und ihrer Personlichkeitsstruktur eine spezifische Bedeutung zu-
gesprochen werden kann. In der Antike deutete man epileptische Anfille zumeist als
Ergriffenheit durch gottliche Michte und nannte die Fallsucht dementsprechend
auch morbus sacer = heilige Krankbeit.

237



son, die mich zu irgendetwas beauftragte, bin ich begegnet, sondern ”Chris-
tus” als meiner eigenen Vision. Hitte ich aus einem Auftrag heraus gehandelt,
konnte es niemals heif3en:

Apostelgeschichte 13, 46:

Da traten ibnen Panlus und Barnabas freimiitig entgegen und sagten: "Euch nufSte Zuerst
das Wort Gottes verkiindet werden; da ihr es aber uriickweist und ench nicht als wiirdig
zeigt des ewigen Lebens, sebt, so wenden wir uns nun den Heiden zn.”

Apostelgeschichte 18, 5-6:

Nachdem Silas und Timothens von Mazedonien herabgekommen waren, widmete sich Pan-
lus ganz, dem Worte und bezeugte den Juden, daf§ Jesus der Messias sei. Da sie aber sich
dem widersetten und in Ldsterungen ansbrachen ... sagte er zu ibnen: "Euner Blut komme
diber ener Haupt! Mit gutem Gewissen werde ich von nun an 3u den Heiden geben.”

Ich missionierte die Heiden, weil die meisten Juden sich weigerten, dem Ge-
setz abzuschworen; so wie ich es vorschlug. Wenn mich Jesus zur Heiden-
mission berufen und ich tatsichlich in der Gewissheit cines gottlichen Auf-
trags gehandelt hitte, wire es undenkbar gewesen, dass mein gutes Gewissen
dazu erst aufkam, nachdem ich mit meiner Predigt bei gesetzestreuen Juden
gescheitert bin. Zumal er mir deren Widerstand angeblich angekiindigt hatte,
denn sie werden dein Zeugnis iiber mich nicht annehmen. Anders ausgedriickt: Wenn
Gott personlich einen Auftrag erteilt und der Bote z6gert aus schlechtem Ge-
wissen, den Auftrag auszufiihren, bis ihn der Arger iiber Dritte vom Zweifel
befreit, dann hat der Bote die Géttlichkeit seines angeblichen Auftraggebers
nicht ernst genommen. Einen solchen Apostel hat nicht der Kontakt mit dem
Absoluten geweckt. Was ihn tatsichlich zu den Heiden trieb, war gekrinkte
Eitelkeit und der Ehrgeiz, Giber andere zu bestimmen. Es ist doch zu hoffen,
dass es der Allmacht in einer persénlichen Begegnung gelinge, einem Paulus
von vorn herein ein gutes Gewissen mit auf den Weg zu geben, wenn der Seins-
zweck der gottlichen Schopfung mit eschatologischem Gewicht am paulini-
schen Faden hingt!

Blut solle iiber die Hénpter der Juden kommen. So beschrieb Lukas in der
Apostelgeschichte meine Hoffnung, dass gottliche Fiigung sie umbringt; wie
auch immer und durch wen auch immer. Und zwar nicht den einen oder an-
deren, der sich womdglich konkreter Missetaten schuldig gemacht hitte, son-
dern die Juden generell. Gemeint sind hier keine Juden im ethnischen, son-
dern im theologischen Sinne, also all jene, die orthodoxe Juden blieben, weil
sie meinem Aufruf zum Wandel nicht folgten. Wenn wir iiber den Ursprung
des europiischen Antisemitismus sprechen, ist diese Stelle der Bibel pikant.

238



Ich, ein Jude ... unterrichtet ... nach der Strenge des viterlichen Gesetzes, sprach die
Hoffnung aus, dass meine gesetzestreuen Stammesbrider ausgerottet werden
und zwar in einem Text, der seit 2000 Jahren immer wieder gliubige Leser
findet; ja, der sogar die Forderung erhebt, den Glauben an die ewige Richtig-
keit seiner Inhalte fiir unverriickbar zu halten.

Gesetzestreue Juden wiesen das Wort Gottes, wie ich es verklindet habe,
zuriick. Das zeigte der christlichen Variante des Glaubens an, dass sie des ewi-
gen Lebens nicht wiirdig sind. Thre Existenz galt der neuen Variante des abraha-
mitischen Glaubens als der fliichtige Vorspann eines verdienten Untergangs.
Ich halte ja nun wirklich grof3e Stiicke auf mich. Trotzdem muss ich eingeste-
hen, dass die moralische Verwirrung, die der Offenbarungsglaube hiufig nach
sich zieht, mich damals fest in ihren Fingen hielt. Hitte ich nur eine Minute
nachgedacht, wire ich am Verstand dieses Gottes verzweifelt. Da wird einem
Volk 1200 Jahre lang eingeschirft, das A & O aller Gerechtigkeit liege in der
Treue zum Gesetz. Und dann kommt irgend so ein Paulus daher — z4 darf so
reden iiber mich — und verkiindet ausgerechnet denen, die dem angeblich
gottlichen Auftrag mit gréiter Opferbereitschaft treu geblieben sind, das Ge-
genteil; ohne irgendeinen Beweis fiir den goéttlichen Ursprung der Kehrt-
wende.

Kolosser 2, 16:
So sei denn niemand Richter iiber ench in Fragen von Speise und Trank oder beziiglich der
Feier von Festen, Neumonden und Sabbaten.

Genau derselbe Gott, der dem braven Mann vom Stamme Levi das Heil
durch den Mund aller Viter bisher fiir eine Gesetzestreue versprach, die sich
durch nichts und niemanden beirren ldsst, und jedes Opfer auf sich nimmt,
droht ihm nun die Hélle an, weil er Paulus’ bloer Behauptung nicht glaubt,
dass die ewige Gerechtigkeit dasselbe Gesetz neuerdings fiir eine Klamotte
hilt. Wenn es der Himmel ist, der den braven Mann zunichst zum Sion
schickt, um ihn zur Strafe dafiir, dass er geht, von dort in den Abgrund zu
stoBlen, dann konnen wir diesen Himmel wirklich nur um Gnade bitten: um
die Gnade, dass er uns vor seiner Gerechtigkeit verschont.

Sie machen sich kein Bild, wie magisch die Menschheit in der Antike
dachte. Hinter allem, was man heute als naturliches Phinomen versteht, sah
man Ubernatiirliche Krifte am Werk. Man wusste es nicht besser. Selbst so
mancher Grieche hatte Angst, im Buschwerk Pan personlich zu begegnen,
weil das dem hellenistischen Glauben gemil3 tible Folgen nach sich zog.
Trotzdem bemthten sich die Griechen um nitichterne Erkenntnis. Wenn
selbst sie aber kaum je etwas Wichtiges entschieden, ohne Delphi zu befragen,

239



um wie viel mehr konnte in den Képfen der judischen Welt dann etwas ge-
schehen, das nicht durch denselben Gott veranlasst war, dessen Gesetz das
Leben von der Wiege bis zur Bahre im Voraus bestimmte?

Trotz Delphi gab es in Athen einen Markt, auf dem sich jeder auf eigene
Ideen berufen konnte. In Jerusalem gab es so ein Forum nicht. Dort herrschte
kein buntes Parlament von Géttern, die dank ihres Streits ein gewisses Gleich-
gewicht der Michte in der Waage hielten. Dort stand tiber allem Denken ein
militanter Herr der Heerscharen (z.B. Sacharja 8, 22) und seine theokratische
Diktatur. In deren Augen galt jede Idee, die ein Individuum aus eigener Er-
kenntnis schopfte, als absolutes Nichts oder gar als Siinde wie schuldbarer Git-
zendienst (1 Samuel 15, 23). Daher berief sich jeder, der etwas Entscheidendes
sagen wollte, nicht aufs eigene Denken, sondern auf einen Auftrag, den er
angeblich von Gott persénlich erhalten hatte. Menschen, deren Kreativitit
nicht volligim Gehorsam erstickt war, deuteten in der Folge die Begeisterung
fiir eine eigene Idee zuweilen instinktiv als géttliche Vision; je nach Heftigkeit
ihrer Gefiihle begleitet von Empfindungen ungewd&hnlicher Wucht, die die
Gewissheit verfestigten, durch eine héhere Macht beauftragt zu sein. Die Ab-
gebrihten benutzten den Wortschatz der géttlichen Berufung allerdings auch
mit Kalkdal.

Vor diesen Fakten stand auch ich. Hitte ich als Auftraggeber meiner Re-
formplidne mich selbst genannt, wire ich, trotz gleichen Inhalts der Idee, nie-
mals damit durchgekommen. Man hitte mich vielleicht sogar gesteinigt; denn
in den Augen des ultraorthodoxen Fligels galt die Steinigung auch weiterhin
als taugliches Mittel, um das Bose aus der Mitte der Gemeinschaft auszutilgen (5
Moses 13); ganz besonders dann, wenn sich das Bose daranmacht, die Guten
vom alten Glauben abzubringen (5 Moses 17).

Mich kann man nicht als abgebriht bezeichnen. Ich war von meiner Idee
voll und ganz begeistert. Die Tatsache, dass man sich leicht fiir eine Lehre
begeistern kann, wenn man selbst darin eine grandiose Rolle spielt, ist dabei
allerdings nicht wegzudenken. Und Sie glauben gar nicht, wie schnell Begeis-
terung dazu fithrt, dass man alles Ungereimte iibersicht.

Der Talmud besteht aus individuellen Positionen einzelner Gelehrter.
Das heil3t aber nicht, dass im religiésen Lager je das Recht bestand, Meinun-
gen frei zu duBlern. Diskutiert wurde viel, aber nur unter einer Bedingung: dass
man dabei nie den Dogmen widersprach. Die Glaubenspflicht, die im Offen-
barungsmythos fest verwurzelt war, sorgte dafiir, dass der Irrtum, der ihm
zugrunde lag, vor jeder Korrektur geschiitzt blieb. Die wesentlichen Fragen,
die man hitte diskutieren miissen, blieben daher ausgespart: ob die Bibel den
Willen Gottes offenbart, ob alle Weisheit, die je zu erkennen ist, darin zum

240



Ausdruck kommt, ob es einen géttlichen Auftrag an Moses tberhaupt gege-
ben hat. Da das Alte Testament von Menschen ohne géttliche Fihrung ge-
schrieben ist, ist es logisch keinesfalls schliissig. Es wimmelt von Widersprii-
chen. Die judische Gelehrsamkeit der Antike hat daher das Denken zwar er-
laubt, aber nie so weit, dass man dabei die Grundfesten des Glaubens in Frage
stellt. So bezeugt der Talmud die Mithen der Gelehrten, alle Fragen des Le-
bens aus dem biblischen Horizont heraus zu kldren. Nirgends findet sich aber
cine konsequente Kritik an dem, was das Dogma als vermeintlich géttliche
Gerechtigkeit vorgibt. In der Folge des Tabus spiegelt der Umfang des Tal-
muds weniger den Reichtum der Bibel als ihre Denkverbote wider. Wenn man
den Wald vor lauter Bdumen nicht sieht, verzettelt man sich bei seiner Be-
schreibung in tausend Details.

Mein Plan, mit einem reformierten Judentum® Fremdvélker zu bekeh-
ren, ging tiber die Vorgabe der Tradition hinaus. Er iiberschritt ein biblisches
Denkverbot. Wenn ich gesagt hitte, ich habe da so eine Idee, hitte man mich
im besten Fall fiir verriickt erklirt. Es gab also keine andere Moglichkeit, mir
Gehor zu verschaffen, als mich genauso auf einen gottlichen Auftrag zu be-
rufen, wie alle Israeliten seit Moses, die je iiber die Gemeinschaft bestimmt
hatten.

Die Theokratie, die alles Wesentliche zu wissen meint und ihr Weltbild
jedem aufzwingt, wertet die Originalitit des Einzelnen radikal ab. Dessen
Wunsch, als besonderes Selbst anerkannt zu werden, versteigt sich daher ge-
hiuft in die grofartigste aller Moglichkeiten: die “Berufung durch Gott”.
Dann ist man mehr als blof3 Erfillungsgehilfe einer Norm. Man wird durch
die héchste Instanz in wahre Auserwihltheit emporgerissen. Je mehr die leib-
lichen Viter ihre S6hne im Gottesstaat durch die Augen Abrahams sahen,
desto weniger hatten die Isaaks das Gefiihl, thren wahren Vitern je begegnet
zu sein. Die Sehnsucht, die wahre Person eines Vaters zu finden, lie3 so man-
ches Erleben am Rande der seelischen Normalitit als Begegnung mit “Gott-
vater” personlich erscheinen.

Es ist kein Zufall, dass die Wende meines Lebens auf dem Weg nach
Damaskus kam. Ich stammte aus Tarsus. Ich hatte meine Kindheit in einer
Welt verbracht, die nicht vollstindig vom jidischen Glauben geprigt war,
sondern auch andere Einfliisse zulieB. In Judéa, wo ich als Parteiginger der
Pharisder auftrat, unterlag ich enger Kontrolle durch die religiose Obrigkeit.
Mein Unbehagen lief3 ich zunichst an den Nazoriern aus. Das entsprach der

%5 Adolf Harnack bezeichnet das Christentum als zransformiertes Judentum (in: Die Mis-
sion und Ausbreitung des Christentums, zitiert von Gamm, Hans-Joachim: Juden-
tumskunde)

241



Logik meiner Konflikte; wollten die Eiferer doch die Daumenschrauben der
Orthodoxie noch fester ziehen. Der Auftrag, messianische Aktivisten aul3et-
halb Judéas aufzuspiiren und sie der romisch-pharisiischen Gerichtsbarkeit
zu Uberstellen, fithrte mich von Jerusalem fort. Unterwegs atmete ich auf.
Endlich weg aus dem Zentrum des Gesetzes! Endlich wieder mit Leuten re-
den, deren Denken sich nicht bis zum Haarespalten an Vorschriften hielt! Fur
mich war das eine Offenbarung. Mein Leben sollte nicht in der Enge Judédas®
nach der Vorschrift Beschnittener weiter beschnitten werden. Ich wollte frei
sein vom Gesetz; egal, ob pharisdisch oder zelotisch interpretiert. Ich, Saulus,
wollte mein Leben selbst bestimmen und zwar so griindlich, dass ich mir ei-
nen neuen Namen gab und mir meine eigene Religion erfand.

Da mich der Auftrag, Jesu Anhinger zu verfolgen, weg von Jerusalem
fithrte, war es im Gibertragenen Sinne tatséchlich er, der mich aus dem Gesetz
in die Freiheit berief. Also machte ich ihn zum Namenspatron meiner Idee
und bot mich als Verbtindeter der Nazorder an. Ich wurde aber kein Anhi-
nger Jesu. Da wire ich vom Regen in die Traufe geraten, denn er hatte An-
weisung gegeben, vom Gesetz kein Hikchen zu streichen. Das war wirklich
nicht meine Sache. Dank meiner Fithrungskraft und da das Unbehagen an der
orthodoxen Kultur nicht alleine mich betraf, wurden etliche Nazorier viel-
mehr Anhdnger meiner Idee. Zuletzt fithrte das zu einer Spaltung der Sekte.

Apostelgeschichte 10, 28:
“Lhr wifit, daf§ es einem jiidischen Mann nicht erlanbt ist, it einem Stammesfremden
umzugehen oder bei ibm eingutreten; ...~

Die jidische Welt war bedriickend eng. Obwohl sich die Orthodoxie auch in
Ubersee gerne ins Ghetto zuriickzog, um ungestért den Gral threr Hoffnung
zu hiten, fehlte ihr dort die Macht, auch den Rand der Gemeinde zu steuern.
In der Diaspora war es unmoglich, den Kontakt zu Stammesfremden za unter-
binden. So bekam man als Jude frische Luft. In Judda war das anders. Dort
konnte man keinen Schritt vom Wege abgehen, ohne des Frevels verdichtig
zu sein. Dort wetteiferten die verfeindeten Parteien Israels, sich gegenseitig
Vorschriften zu machen. Dabei hatte jeder den Kntppel des “géttlichen” Wil-
lens zur Hand. So mancher Jude lebte deshalb lieber im Exil, denn die schiere

6 Rasende Fromme veriibten stets Gewalttaten gegen alles was vom Dienste Jehovas sich entfernte
(Renan, Ernest: Das Leben Jesu, Seite 43). Es begannen nun die Zeloten (Kanaim) oder
wSicarier” zu erscheinen (Mischna Sanb. IX, Jobannes 16, 2), fromme Morder, die sich’s zur Pflicht
machten, jeden zu toten, der in ibrer Gegenmwart gegen das Gesetz sich vergehe (Renan, Ernest:
Das Leben Jesu, Seite 68).

242



Prisenz der Heiden machte ithm dort sein Judentum ertriglich; zumindest so-
lange der Antisemitismus nicht Giberhandnahm. Die jidische Geschichte war
die Geschichte des Ubergriffs der Fundamentalisten auf die Gesamtheit ih-
res” Volks. Und sie war die Geschichte des Versuchs der GemiBigten, sich
dem Diktat des Fanatismus zu entziehen. Jidisches Leben war daher stets ein
Balanceakt zwischen dem Machthunger des Glaubens und der Feindseligkeit
der Judenhasser, denen man als Jude tberall dort besonders oft begegnete,
wo das Alte Testament Nichtjuden zuginglich war. Man darf getrost dariiber
spekulieren, ob die babylonische Gefangenschaft den biblischen Glauben
nicht aus jener Falle befreite, in die er stets gerit, wenn ihm die Feinde fehlen:
dem eigenen Volk mit der Verbissenheit, die Welt auf sich zu reduzieren, der-
mallen auf die Nerven zu gehen, dass es untereinander zu Mord und Tot-
schlag kommt. Das Alte Testament beschreibt den Kampf der Lager fiir und
gegen das Joch iber Hunderte von Seiten.

Apostelgeschichte 15, 10:
... was versucht ibr Gott und legt anf den Nacken der Jiinger ein Joch, das weder unsere
Vter noch wir u tragen vermochten?

Gemil meinem doppelten Bediirfnis, sowohl dem vertrauten Judentum treu
zu bleiben, als auch die Ketten dieser Treue zu lockern, behielt ich im Kon-
zept meiner paulinischen Revolution die Grundstruktur des jidischen Glau-
bens bei und schnitt thm die alten Zpfe ab. Grundstruktur war die Idee des
gottlichen Auftrags zum politischen Handeln, die Idee der Zugehérigkeit zu
einem Gottesvolk und der absolute Gehorsam unter Gottes irdische Vertre-
ter. Alte Z6pte waren Beschneidung, Speise- und Reinheitsregeln sowie alle
Teile vom Gesetz, die der Rekrutierung von Anhingern unter den Nichtjuden
im Wege standen.

Durch die Briefe des Neuen Testaments und die Apostelgeschichte zieht
sich ein Richtungsstreit. Zwischen mir und Jakobus, dem Fiihrer der Jinger
in Jerusalem, bestanden Differenzen. Dabei ging es um die alten Zépfe. Ich
hatte erkannt, dass die nazoriische Bewegung ohne die Eroberung der heid-
nischen Welt eine FuBinote der jidischen Geschichte bleiben wiirde. Einer
Expansion standen aber die Gesetze von anno dazumal im Wege. Also muss-
ten sie weg, besonders die Beschneidung und die Speiseregeln. Jakobus stellte
sich dagegen (Apostelgeschichte 15, 1). Verbal fand die Spaltung ihren Nie-
derschlag in den biblischen Floskeln von der Gerechtigkeit durch Werke im Ge-
gensatz zur Gerechtigkeit durch den Glanben (Romer 3, 28). Als Werk galt die
Einhaltung des Gesetzes, als Glaube, der Glaube an die leibliche Auferste-

243



hung Jesu. Die Orthodoxen meinten, gerecht sei, wer beschnitten ist, die Sab-
batruhe einhilt, kein Schweinefleisch isst und Limmer schichtet. Wir gaben
vor, alle wesentliche Gerechtigkeit erfiille, wer sich zum Glauben an Jesu
Himmelfahrt bekennt. Vergessen wir dabei aber nicht, dass zum Gesetz auch
Regeln gehoren, fir die sich selbst ein Anarchist erwirmen kénnte! Wir woll-
ten nicht alle Gesetze abschaffen; blof3 die spezifisch judischen, die jenseits
der israelitischen Gottesbiinde keine Bedeutung hatten. Gesetze, die das T6-
ten, Stehlen, Rauben und Betrligen betrafen, standen weder bei den Juden,
noch bei den Heiden oder Christen zur Debatte. Alle Gesellschaften waren
damals wie heute auf ein Mindestmal3 an Respekt vor diesen Regeln angewie-
sen. Selbst in den Piratennestern auf den Kykladen brachte man sich nicht
einfach mal so um.

Romer 3, 28:
Denn wir sind der Uberzeugnng, daf§ der Mensch durch Glanben gerecht werde, ohne Zutun
von Werken des Gesetzes.

Romer4, 15:
Das Gesetz wirkt ja Strafe; wo aber kein Gesetz, da anch keine Ubertretung.

Apostelgeschichte 10, 34:

oo "Nun erkenne ich (Petrus) in Wabrheit, daf§ Gott nicht auf das Aunflere sieht (die
Beschneidung), sondern in_jedem V'olke bei ibm Aufnabme findet, wer ibn fiirchtet und
Gerechtigkeit bt ... ”

Apostelgeschichte 15, 1:
Es kamen aber einige ans Judda ... und suchten die Briider 3n belehren: "Wenn ibr ench
nicht beschneiden laft nach dem Brauch des Moses, konnt ihr das Heil nicht erlangen.”

1 Korinther 10, 25:
Alles, was anf dem Fleischmarkt verkanft wird, das esset ...

Jakobus 2, 21:
Waurde Abraham, unser 1V ater, nicht anf Grund von Werken als gerecht anerkannt, da
er "seinen Sohn Isaak anf den Opferaltar legte”?

Galater 5 1-5:

.. lafSt euch nicht wieder unter das Joch einer Knechtschaft bringen! Sebt, ich, Panlus, sage
euch: Wenn ihr ench beschneiden lafit, wird Christus ench nichts niitzen ... Er (der sich

244



beschneiden laifit) wird schuldig, das ganze Gesetz zu balten ... Denn in Christus Jesus gilt
weder Beschneidung etwas noch Unbeschnittensein.

Schauen wir getrost noch einmal hin. Oben habe ich gesagt, dass ich das ju-
dische Gesetz als demiitigend empfand. Der eine oder andere wird versucht
sein, mir nicht zu glauben. Im Galaterbrief ist aber klar und deutlich ausge-
sagt, wie ich das orthodoxe Regelwerk empfand: als das Joch einer Knechtschaft.

Was Christentum und Judentum unterscheidet, sind jene Regeln, um die hier
gestritten wird. Es sind Regeln, die zwar als Flaggentarbe dienen, deren Nut-
zen fir eine moralische Ordnung aber kaum erkennbar ist. Schwein oder
Lamm, Beschneidung oder nicht, Wunderglaube oder Normverhalten, Sabbat
oder Sonntag? Macht das einen Menschen besser? Was an sinnvoller Moral
bei beiden Bekenntnissen tibrigbleibt, stand nicht zur Diskussion und wer die
Antike kennt, weil3, dass der moralische Gehalt der Zehn Gebote gewiss nicht
erst Moses offenbart worden ist. Was die beiden Bekenntnisse aber vereint,
ist der Glaube, dass Gott den Standpunkt der richtigen” Partei fiir so an-
spruchsberechtigt hilt, dass er deren Parteiginger grenzenlos erhdhen und
den Rest der Menschheit vernichten wird.

Offenbarung 11, 17-18:
"Wir danken dir, Herr, Gott, Allherrscher, der ist und der war [und der kommt|, daf§ du
deine grofse Macht ergriffen und angetreten hast deine Herrschaft ... da kam dein strafender
Zorn und die Stunde ... zur Belobnung fiir deine Knechte ... und zur Vernichtung derer,
die die Erde verderben.”

Weisheit 4, 19:
.. Bis aufs Auferste werden sie (die Gottlosen) verwiistet; sie werden sich in Qualen win-

den.
Angeblich ging ich nicht tiber das hinaus, was geschrieben steht.

1 Korinther 4, 6:
Dies nun, Briider, habe ich ... gesagt um enretwillen, daf§ ibr an uns einseben lernt, nicht
hinauszugeben iiber das, was geschrieben ist ...

Das ist natiirlich falsch. Ich ging auf breiter Front dartiber hinaus. Nehmen

wir das Thema Schweinefleisch: Ich empfehle, alles zu essen, was auf dem Fleisch-
markt verkanft wird. Wie aber sprach Gott angeblich durch Isaias® Mund?

245



