
 

235 
 

Paulus 
 
 
Ich habe das Christentum gegründet; obwohl ich Jesus nie begegnet bin. Zu-
nächst stand ich im Lager des orthodoxen Judentums. 
 
Apostelgeschichte 22, 3: 
”Ich bin ein Jude ... unterrichtet ... nach der Strenge des väterlichen Gesetzes ... ” 
 
Apostelgeschichte 23, 6: 
Ich bin ein Pharisäer, ein Sohn von Pharisäern. 
 
Eine Kette von Ereignissen hat meine Treue zum rituellen Inventar des alten 
Glaubens jedoch gesprengt. All das stand mit der nazoräischen Sekte in Ver-
bindung. Die Sekte der Nazoräer band sich nach der Kreuzigung Jesu durch 
das Gerücht seiner Auferstehung aneinander und glaubte an seine baldige 
Wiederkehr. Sie hatte ihr Hauptquartier in Jerusalem. Von dort aus kämpfte 
sie gegen die römischen Besatzer und das jüdische Establishment, das sich 
mit den Realitäten zu arrangieren versuchte. Wir Pharisäer gehörten zu jenem 
Flügel des Judentums, der dem Gesetz zwar grundsätzlich die Treue hielt, 
dem aber das Temperament zum heiligen Krieg gegen Rom ebenso abging 
wie die Bereitschaft, auf alle Weisheit im Umgang mit den Errungenschaften 
fremder Kultur zu verzichten. Daher waren wir zu Kompromissen bereit; was 
ja auch nahelag: Denn wir waren etabliert und hatten die Gemütlichkeit ge-
wisser Arrangements mit der Liberalität zu verlieren. Die Eiferer - Zeloten, 
Sikarier63 und wie sie sonst noch hießen - warfen uns Abtrünnigkeit vor, zu-
mindest Heuchelei im Umgang mit dem Gesetz. Sie hielten uns für Frevler.  
 Die Spaltung in einen streng-orthodoxen und einen liberalen Flügel ist 
eine gesellschaftliche Dynamik, die quasi unvermeidlich aus dem Denkansatz 
eines Offenbarungsglaubens hervorgeht. Die Behauptung, Gott habe einen 
Menschen persönlich beauftragt, in seinem Interesse politisch zu handeln, 
lässt nur zwei Stellungnahmen zu: Entweder man glaubt es ganz. Oder man 
glaubt es gar nicht. Dazwischen gibt es nichts; und wenn man es glaubt, ist 
man quasi gezwungen, die tradierten Aufträge punktgenau umzusetzen. Wir 
erinnern uns: Jesus hatte seine Zuhörer ermahnt, kein einziges Jota und kein 

 
63 Nach Schilderungen des jüdischen Historikers Josephus muss es damals im Lande übel zugegan-
gen sein. Unter diesen Umständen entwickelte sich die stark nationalistische Bewegung der Zelo-
ten… Zu ihnen gesellte sich die gewalttätige Gruppe der Sikarier. (Gamm, Hans-Joachim: Ju-
dentumskunde, Seite 21) 



 

236 
   

einziges Häkchen vom Gesetz zu verwerfen (Matthäus 5, 17-20). Wer meint, Re-
geln, die durch eine Offenbarung festgeschrieben sind, sollten dem Zeitgeist 
gemäß verändert werden, glaubt in der Tiefe seines Herzens nicht, dass eine 
persönliche Mitteilung göttlicher Wünsche an eine Gründerpersönlichkeit 
überhaupt stattgefunden hat. Der Vorwurf der radikal Gesetzestreuen gegen 
die Libertinage vieler Schriftgelehrter war somit konsequent. 

Bei manchen Pharisäern war die Kooperationsbereitschaft mit den Ver-
tretern fremder Weltanschauungen auch tatsächlich kaum noch von Verrat 
zu unterscheiden. Das muss man zugeben. Die Eiferer - heute nennt man sie 
ultraorthodox, damals nannte man sie Zeloten - waren meist kleine Leute, häufig 
mit einem engen Bildungshorizont. Sie hielten sich mit ungleich größerer Ent-
schlossenheit als wir an die Dogmen der nationalen Überlieferung. Ihr Nati-
onalismus wurde durch die Besatzung stärker aufgestachelt als der unsrige. 
Uns gelang es dank größerer Weltoffenheit besser, unser Selbstwertgefühl 
trotz nationaler Entmündigung durch Rom aufrechtzuerhalten. Am ärmeren 
Ende der jüdischen Welt war der Verlust nationaler Größe schwerer zu ertra-
gen, da die Identifikation mit der Phantasie, auserwählt zu sein, für viele das 
Wichtigste war, worauf sie stolz sein konnten. Der jüdische Nationalismus 
war untrennbar mit dem Glauben verschmolzen. So waren beide Motive für 
die Eiferer ihre einzige und heilige Sache. Ihr Nationalismus war für sie Reli-
gion und ihre Religion war nationalistisch. Da die Sekte der Nazoräer im La-
ger der Eiferer stand, war sie in den Augen der Pharisäer gefährlich. Ihre Ra-
dikalität untergrub die Kompromisse, die wir mit den Römern machten. Ich 
hatte die Aufgabe, die Aktivisten der Sekte dingfest zu machen. In diesem 
Sinne reiste ich umher; damals noch unter dem Namen Saulus.  

Ich war sozusagen Spezialagent auf Terroristenjagd. Allerdings haderte 
ich mit meiner Rolle. Ich hatte zwar einen römischen Pass, war aber trotzdem 
kein Römer. Ich war Jude. Also war ich ein Jude, der Juden verfolgte; was 
dadurch, dass es im Einverständnis mit heidnischen Besatzern geschah, einen 
doppelt bitteren Beigeschmack bekam. Aber auch bei den Juden war ich nicht 
wirklich zuhause; weder bei den Pharisäern noch bei den Radikalen. Als Jude 
war ich seit Geburt streng aufs Gesetz hin erzogen. Unterschwellig hatte ich 
den Zwang aber stets als Demütigung empfunden und der Glaube, dass ich 
dadurch auserwählt war, hatte nie ausgereicht, mein Schamgefühl ganz aus 
der Welt zu schaffen. Ich hatte mich dafür geschämt, in den Augen meines 
Vaters nicht mehr zu sein als irgendwer, der nach Altvätersitte normgerecht 
zu formen war. Nie hatte man mich des Rechts für würdig befunden, mich 
selbst für das Gesetz oder sonst eine Form des Umgangs mit dem Leben zu 
entscheiden. So war meine Bindung daran nur oberflächlich. Die Tradition 
war für mich eine Übermacht, die seit der Wiege nach mir griff und der ich 



 

237 
 

mich einstweilen beugte, ohne je mit dem Herzen dahinter zu stehen. Also 
konnte ich weder der formalistischen Regeltreue der Pharisäer etwas abge-
winnen, die eine Menge Spitzfindigkeit darauf verwandte, alles richtig zu tun 
ohne es richtig zu machen, noch dem Fanatismus der Zeloten, der zwar we-
niger geheuchelt, aber umso mehr Ausdruck blinder Affekte und bohrender 
Zweifel am eigenen Selbstwert war. Die Blindheit ihrer Affekte war mir erst 
Recht ein Gräuel; denn ich wollte jemand sein, dem gegenüber sich nie-
mandes Hochmut erdreistet, von vornherein zu wissen, wie er zu denken, zu 
fühlen und zu leben hat. Solange ich gesetzestreu blieb, gelang mir das nur 
wütend. Meine Wut ließ ich an den Nazoräern aus, bis mich eine Vision64 aus 
dem Zwiespalt befreite. 
 
Apostelgeschichte 22, 6-7: 
Unterwegs aber, als ich mich Damaskus näherte, geschah es, daß zur Mittagsstunde mich 
plötzlich vom Himmel her ein helles Licht umstrahlte. Ich stürzte zu Boden und hörte eine 
Stimme ...  
 
Apostelgeschichte 26, 12-17: 
Als ich aber ... nach Damaskus zog, sah ich unterwegs, mitten am Tag ... vom Himmel 
her ein Licht ... hörte ich eine Stimme ...:” ... Ich bin Jesus ... bewahren werde ich dich vor 
dem Volk und vor den Heiden, zu denen ich dich sende ... ” 
 
Apostelgeschichte 22, 17-21: 
Als ich wieder nach Jerusalem zurückkam und im Tempel betete, geschah es, daß ich in 
Verzückung kam und ihn sah, wie er zu mir sagte: ”Eile ... denn sie werden dein Zeugnis 
über mich nicht annehmen.” ... Er aber sagte zu mir: ”Ziehe fort; denn zu den Heiden in 
der Ferne will ich dich senden.” 
 
Metaphorisch bin ich Jesus begegnet; allein schon, weil ich auf der Jagd nach 
seinen Mitstreitern mit seinem ungeheuren Anspruch in Berührung kam. Man 
darf die Dinge aber nicht wörtlich nehmen. Nicht Joshua als leibhaftiger Per-

 
64 Die beschriebenen Erlebnisse lassen sich als Symptome einer psychomotorischen 
Epilepsie deuten. Bei bestimmten Anfallsformen stehen optische und akustische Hal-
luzinationen im Vordergrund, denen im Nachgang von den Betroffenen gemäß ihres 
jeweiligen Weltbilds und ihrer Persönlichkeitsstruktur eine spezifische Bedeutung zu-
gesprochen werden kann. In der Antike deutete man epileptische Anfälle zumeist als 
Ergriffenheit durch göttliche Mächte und nannte die Fallsucht dementsprechend 
auch morbus sacer = heilige Krankheit. 



 

238 
   

son, die mich zu irgendetwas beauftragte, bin ich begegnet, sondern ”Chris-
tus” als meiner eigenen Vision. Hätte ich aus einem Auftrag heraus gehandelt, 
könnte es niemals heißen: 
 
Apostelgeschichte 13, 46: 
Da traten ihnen Paulus und Barnabas freimütig entgegen und sagten: ”Euch mußte zuerst 
das Wort Gottes verkündet werden; da ihr es aber zurückweist und euch nicht als würdig 
zeigt des ewigen Lebens, seht, so wenden wir uns nun den Heiden zu.” 
 
Apostelgeschichte 18, 5-6: 
Nachdem Silas und Timotheus von Mazedonien herabgekommen waren, widmete sich Pau-
lus ganz dem Worte und bezeugte den Juden, daß Jesus der Messias sei. Da sie aber sich 
dem widersetzten und in Lästerungen ausbrachen ... sagte er zu ihnen: ”Euer Blut komme 
über euer Haupt! Mit gutem Gewissen werde ich von nun an zu den Heiden gehen.” 
 
Ich missionierte die Heiden, weil die meisten Juden sich weigerten, dem Ge-
setz abzuschwören; so wie ich es vorschlug. Wenn mich Jesus zur Heiden-
mission berufen und ich tatsächlich in der Gewissheit eines göttlichen Auf-
trags gehandelt hätte, wäre es undenkbar gewesen, dass mein gutes Gewissen 
dazu erst aufkam, nachdem ich mit meiner Predigt bei gesetzestreuen Juden 
gescheitert bin. Zumal er mir deren Widerstand angeblich angekündigt hatte, 
denn sie werden dein Zeugnis über mich nicht annehmen. Anders ausgedrückt: Wenn 
Gott persönlich einen Auftrag erteilt und der Bote zögert aus schlechtem Ge-
wissen, den Auftrag auszuführen, bis ihn der Ärger über Dritte vom Zweifel 
befreit, dann hat der Bote die Göttlichkeit seines angeblichen Auftraggebers 
nicht ernst genommen. Einen solchen Apostel hat nicht der Kontakt mit dem 
Absoluten geweckt. Was ihn tatsächlich zu den Heiden trieb, war gekränkte 
Eitelkeit und der Ehrgeiz, über andere zu bestimmen. Es ist doch zu hoffen, 
dass es der Allmacht in einer persönlichen Begegnung gelänge, einem Paulus 
von vorn herein ein gutes Gewissen mit auf den Weg zu geben, wenn der Seins-
zweck der göttlichen Schöpfung mit eschatologischem Gewicht am paulini-
schen Faden hängt! 
 Blut solle über die Häupter der Juden kommen. So beschrieb Lukas in der 
Apostelgeschichte meine Hoffnung, dass göttliche Fügung sie umbringt; wie 
auch immer und durch wen auch immer. Und zwar nicht den einen oder an-
deren, der sich womöglich konkreter Missetaten schuldig gemacht hätte, son-
dern die Juden generell. Gemeint sind hier keine Juden im ethnischen, son-
dern im theologischen Sinne, also all jene, die orthodoxe Juden blieben, weil 
sie meinem Aufruf zum Wandel nicht folgten. Wenn wir über den Ursprung 
des europäischen Antisemitismus sprechen, ist diese Stelle der Bibel pikant. 



 

239 
 

Ich, ein Jude ... unterrichtet ... nach der Strenge des väterlichen Gesetzes, sprach die 
Hoffnung aus, dass meine gesetzestreuen Stammesbrüder ausgerottet werden 
und zwar in einem Text, der seit 2000 Jahren immer wieder gläubige Leser 
findet; ja, der sogar die Forderung erhebt, den Glauben an die ewige Richtig-
keit seiner Inhalte für unverrückbar zu halten. 
 Gesetzestreue Juden wiesen das Wort Gottes, wie ich es verkündet habe, 
zurück. Das zeigte der christlichen Variante des Glaubens an, dass sie des ewi-
gen Lebens nicht würdig sind. Ihre Existenz galt der neuen Variante des abraha-
mitischen Glaubens als der flüchtige Vorspann eines verdienten Untergangs. 
Ich halte ja nun wirklich große Stücke auf mich. Trotzdem muss ich eingeste-
hen, dass die moralische Verwirrung, die der Offenbarungsglaube häufig nach 
sich zieht, mich damals fest in ihren Fängen hielt. Hätte ich nur eine Minute 
nachgedacht, wäre ich am Verstand dieses Gottes verzweifelt. Da wird einem 
Volk 1200 Jahre lang eingeschärft, das A & O aller Gerechtigkeit liege in der 
Treue zum Gesetz. Und dann kommt irgend so ein Paulus daher – ich darf so 
reden über mich – und verkündet ausgerechnet denen, die dem angeblich 
göttlichen Auftrag mit größter Opferbereitschaft treu geblieben sind, das Ge-
genteil; ohne irgendeinen Beweis für den göttlichen Ursprung der Kehrt-
wende.  
 
Kolosser 2, 16: 
So sei denn niemand Richter über euch in Fragen von Speise und Trank oder bezüglich der 
Feier von Festen, Neumonden und Sabbaten. 
 
Genau derselbe Gott, der dem braven Mann vom Stamme Levi das Heil 
durch den Mund aller Väter bisher für eine Gesetzestreue versprach, die sich 
durch nichts und niemanden beirren lässt, und jedes Opfer auf sich nimmt, 
droht ihm nun die Hölle an, weil er Paulus’ bloßer Behauptung nicht glaubt, 
dass die ewige Gerechtigkeit dasselbe Gesetz neuerdings für eine Klamotte 
hält. Wenn es der Himmel ist, der den braven Mann zunächst zum Sion 
schickt, um ihn zur Strafe dafür, dass er geht, von dort in den Abgrund zu 
stoßen, dann können wir diesen Himmel wirklich nur um Gnade bitten: um 
die Gnade, dass er uns vor seiner Gerechtigkeit verschont. 

Sie machen sich kein Bild, wie magisch die Menschheit in der Antike 
dachte. Hinter allem, was man heute als natürliches Phänomen versteht, sah 
man übernatürliche Kräfte am Werk. Man wusste es nicht besser. Selbst so 
mancher Grieche hatte Angst, im Buschwerk Pan persönlich zu begegnen, 
weil das dem hellenistischen Glauben gemäß üble Folgen nach sich zog. 
Trotzdem bemühten sich die Griechen um nüchterne Erkenntnis. Wenn 
selbst sie aber kaum je etwas Wichtiges entschieden, ohne Delphi zu befragen, 



 

240 
   

um wie viel mehr konnte in den Köpfen der jüdischen Welt dann etwas ge-
schehen, das nicht durch denselben Gott veranlasst war, dessen Gesetz das 
Leben von der Wiege bis zur Bahre im Voraus bestimmte?  

Trotz Delphi gab es in Athen einen Markt, auf dem sich jeder auf eigene 
Ideen berufen konnte. In Jerusalem gab es so ein Forum nicht. Dort herrschte 
kein buntes Parlament von Göttern, die dank ihres Streits ein gewisses Gleich-
gewicht der Mächte in der Waage hielten. Dort stand über allem Denken ein 
militanter Herr der Heerscharen (z.B. Sacharja 8, 22) und seine theokratische 
Diktatur. In deren Augen galt jede Idee, die ein Individuum aus eigener Er-
kenntnis schöpfte, als absolutes Nichts oder gar als Sünde wie schuldbarer Göt-
zendienst (1 Samuel 15, 23). Daher berief sich jeder, der etwas Entscheidendes 
sagen wollte, nicht aufs eigene Denken, sondern auf einen Auftrag, den er 
angeblich von Gott persönlich erhalten hatte. Menschen, deren Kreativität 
nicht völlig im Gehorsam erstickt war, deuteten in der Folge die Begeisterung 
für eine eigene Idee zuweilen instinktiv als göttliche Vision; je nach Heftigkeit 
ihrer Gefühle begleitet von Empfindungen ungewöhnlicher Wucht, die die 
Gewissheit verfestigten, durch eine höhere Macht beauftragt zu sein. Die Ab-
gebrühten benutzten den Wortschatz der göttlichen Berufung allerdings auch 
mit Kalkül.  

Vor diesen Fakten stand auch ich. Hätte ich als Auftraggeber meiner Re-
formpläne mich selbst genannt, wäre ich, trotz gleichen Inhalts der Idee, nie-
mals damit durchgekommen. Man hätte mich vielleicht sogar gesteinigt; denn 
in den Augen des ultraorthodoxen Flügels galt die Steinigung auch weiterhin 
als taugliches Mittel, um das Böse aus der Mitte der Gemeinschaft auszutilgen (5 
Moses 13); ganz besonders dann, wenn sich das Böse daranmacht, die Guten 
vom alten Glauben abzubringen (5 Moses 17).  

Mich kann man nicht als abgebrüht bezeichnen. Ich war von meiner Idee 
voll und ganz begeistert. Die Tatsache, dass man sich leicht für eine Lehre 
begeistern kann, wenn man selbst darin eine grandiose Rolle spielt, ist dabei 
allerdings nicht wegzudenken. Und Sie glauben gar nicht, wie schnell Begeis-
terung dazu führt, dass man alles Ungereimte übersieht. 
 Der Talmud besteht aus individuellen Positionen einzelner Gelehrter. 
Das heißt aber nicht, dass im religiösen Lager je das Recht bestand, Meinun-
gen frei zu äußern. Diskutiert wurde viel, aber nur unter einer Bedingung: dass 
man dabei nie den Dogmen widersprach. Die Glaubenspflicht, die im Offen-
barungsmythos fest verwurzelt war, sorgte dafür, dass der Irrtum, der ihm 
zugrunde lag, vor jeder Korrektur geschützt blieb. Die wesentlichen Fragen, 
die man hätte diskutieren müssen, blieben daher ausgespart: ob die Bibel den 
Willen Gottes offenbart, ob alle Weisheit, die je zu erkennen ist, darin zum 



 

241 
 

Ausdruck kommt, ob es einen göttlichen Auftrag an Moses überhaupt gege-
ben hat. Da das Alte Testament von Menschen ohne göttliche Führung ge-
schrieben ist, ist es logisch keinesfalls schlüssig. Es wimmelt von Widersprü-
chen. Die jüdische Gelehrsamkeit der Antike hat daher das Denken zwar er-
laubt, aber nie so weit, dass man dabei die Grundfesten des Glaubens in Frage 
stellt. So bezeugt der Talmud die Mühen der Gelehrten, alle Fragen des Le-
bens aus dem biblischen Horizont heraus zu klären. Nirgends findet sich aber 
eine konsequente Kritik an dem, was das Dogma als vermeintlich göttliche 
Gerechtigkeit vorgibt. In der Folge des Tabus spiegelt der Umfang des Tal-
muds weniger den Reichtum der Bibel als ihre Denkverbote wider. Wenn man 
den Wald vor lauter Bäumen nicht sieht, verzettelt man sich bei seiner Be-
schreibung in tausend Details.  
 Mein Plan, mit einem reformierten Judentum65 Fremdvölker zu bekeh-
ren, ging über die Vorgabe der Tradition hinaus. Er überschritt ein biblisches 
Denkverbot. Wenn ich gesagt hätte, ich habe da so eine Idee, hätte man mich 
im besten Fall für verrückt erklärt. Es gab also keine andere Möglichkeit, mir 
Gehör zu verschaffen, als mich genauso auf einen göttlichen Auftrag zu be-
rufen, wie alle Israeliten seit Moses, die je über die Gemeinschaft bestimmt 
hatten. 
 Die Theokratie, die alles Wesentliche zu wissen meint und ihr Weltbild 
jedem aufzwingt, wertet die Originalität des Einzelnen radikal ab. Dessen 
Wunsch, als besonderes Selbst anerkannt zu werden, versteigt sich daher ge-
häuft in die großartigste aller Möglichkeiten: die “Berufung durch Gott”. 
Dann ist man mehr als bloß Erfüllungsgehilfe einer Norm. Man wird durch 
die höchste Instanz in wahre Auserwähltheit emporgerissen. Je mehr die leib-
lichen Väter ihre Söhne im Gottesstaat durch die Augen Abrahams sahen, 
desto weniger hatten die Isaaks das Gefühl, ihren wahren Vätern je begegnet 
zu sein. Die Sehnsucht, die wahre Person eines Vaters zu finden, ließ so man-
ches Erleben am Rande der seelischen Normalität als Begegnung mit “Gott-
vater” persönlich erscheinen. 
 Es ist kein Zufall, dass die Wende meines Lebens auf dem Weg nach 
Damaskus kam. Ich stammte aus Tarsus. Ich hatte meine Kindheit in einer 
Welt verbracht, die nicht vollständig vom jüdischen Glauben geprägt war, 
sondern auch andere Einflüsse zuließ. In Judäa, wo ich als Parteigänger der 
Pharisäer auftrat, unterlag ich enger Kontrolle durch die religiöse Obrigkeit. 
Mein Unbehagen ließ ich zunächst an den Nazoräern aus. Das entsprach der 

 
65 Adolf Harnack bezeichnet das Christentum als transformiertes Judentum (in: Die Mis-
sion und Ausbreitung des Christentums, zitiert von Gamm, Hans-Joachim: Juden-
tumskunde) 



 

242 
   

Logik meiner Konflikte; wollten die Eiferer doch die Daumenschrauben der 
Orthodoxie noch fester ziehen. Der Auftrag, messianische Aktivisten außer-
halb Judäas aufzuspüren und sie der römisch-pharisäischen Gerichtsbarkeit 
zu überstellen, führte mich von Jerusalem fort. Unterwegs atmete ich auf. 
Endlich weg aus dem Zentrum des Gesetzes! Endlich wieder mit Leuten re-
den, deren Denken sich nicht bis zum Haarespalten an Vorschriften hielt! Für 
mich war das eine Offenbarung. Mein Leben sollte nicht in der Enge Judäas66 
nach der Vorschrift Beschnittener weiter beschnitten werden. Ich wollte frei 
sein vom Gesetz; egal, ob pharisäisch oder zelotisch interpretiert. Ich, Saulus, 
wollte mein Leben selbst bestimmen und zwar so gründlich, dass ich mir ei-
nen neuen Namen gab und mir meine eigene Religion erfand.  

Da mich der Auftrag, Jesu Anhänger zu verfolgen, weg von Jerusalem 
führte, war es im übertragenen Sinne tatsächlich er, der mich aus dem Gesetz 
in die Freiheit berief. Also machte ich ihn zum Namenspatron meiner Idee 
und bot mich als Verbündeter der Nazoräer an. Ich wurde aber kein Anhä-
nger Jesu. Da wäre ich vom Regen in die Traufe geraten, denn er hatte An-
weisung gegeben, vom Gesetz kein Häkchen zu streichen. Das war wirklich 
nicht meine Sache. Dank meiner Führungskraft und da das Unbehagen an der 
orthodoxen Kultur nicht alleine mich betraf, wurden etliche Nazoräer viel-
mehr Anhänger meiner Idee. Zuletzt führte das zu einer Spaltung der Sekte.  
 
Apostelgeschichte 10, 28: 
”Ihr wißt, daß es einem jüdischen Mann nicht erlaubt ist, mit einem Stammesfremden 
umzugehen oder bei ihm einzutreten; ... ” 
 
Die jüdische Welt war bedrückend eng. Obwohl sich die Orthodoxie auch in 
Übersee gerne ins Ghetto zurückzog, um ungestört den Gral ihrer Hoffnung 
zu hüten, fehlte ihr dort die Macht, auch den Rand der Gemeinde zu steuern. 
In der Diaspora war es unmöglich, den Kontakt zu Stammesfremden zu unter-
binden. So bekam man als Jude frische Luft. In Judäa war das anders. Dort 
konnte man keinen Schritt vom Wege abgehen, ohne des Frevels verdächtig 
zu sein. Dort wetteiferten die verfeindeten Parteien Israels, sich gegenseitig 
Vorschriften zu machen. Dabei hatte jeder den Knüppel des “göttlichen” Wil-
lens zur Hand. So mancher Jude lebte deshalb lieber im Exil, denn die schiere 

 
66 Rasende Fromme verübten stets Gewalttaten gegen alles was vom Dienste Jehovas sich entfernte 
(Renan, Ernest: Das Leben Jesu, Seite 43). Es begannen nun die Zeloten (Kanaim) oder 
„Sicarier“ zu erscheinen (Mischna Sanh. IX, Johannes 16, 2), fromme Mörder, die sich’s zur Pflicht 
machten, jeden zu töten, der in ihrer Gegenwart gegen das Gesetz sich vergehe (Renan, Ernest: 
Das Leben Jesu, Seite 68). 



 

243 
 

Präsenz der Heiden machte ihm dort sein Judentum erträglich; zumindest so-
lange der Antisemitismus nicht überhandnahm. Die jüdische Geschichte war 
die Geschichte des Übergriffs der Fundamentalisten auf die Gesamtheit ”ih-
res” Volks. Und sie war die Geschichte des Versuchs der Gemäßigten, sich 
dem Diktat des Fanatismus zu entziehen. Jüdisches Leben war daher stets ein 
Balanceakt zwischen dem Machthunger des Glaubens und der Feindseligkeit 
der Judenhasser, denen man als Jude überall dort besonders oft begegnete, 
wo das Alte Testament Nichtjuden zugänglich war. Man darf getrost darüber 
spekulieren, ob die babylonische Gefangenschaft den biblischen Glauben 
nicht aus jener Falle befreite, in die er stets gerät, wenn ihm die Feinde fehlen: 
dem eigenen Volk mit der Verbissenheit, die Welt auf sich zu reduzieren, der-
maßen auf die Nerven zu gehen, dass es untereinander zu Mord und Tot-
schlag kommt. Das Alte Testament beschreibt den Kampf der Lager für und 
gegen das Joch über Hunderte von Seiten. 
 
Apostelgeschichte 15, 10: 
 ... was versucht ihr Gott und legt auf den Nacken der Jünger ein Joch, das weder unsere 
Väter noch wir zu tragen vermochten? 
 
Gemäß meinem doppelten Bedürfnis, sowohl dem vertrauten Judentum treu 
zu bleiben, als auch die Ketten dieser Treue zu lockern, behielt ich im Kon-
zept meiner paulinischen Revolution die Grundstruktur des jüdischen Glau-
bens bei und schnitt ihm die alten Zöpfe ab. Grundstruktur war die Idee des 
göttlichen Auftrags zum politischen Handeln, die Idee der Zugehörigkeit zu 
einem Gottesvolk und der absolute Gehorsam unter Gottes irdische Vertre-
ter. Alte Zöpfe waren Beschneidung, Speise- und Reinheitsregeln sowie alle 
Teile vom Gesetz, die der Rekrutierung von Anhängern unter den Nichtjuden 
im Wege standen.  

Durch die Briefe des Neuen Testaments und die Apostelgeschichte zieht 
sich ein Richtungsstreit. Zwischen mir und Jakobus, dem Führer der Jünger 
in Jerusalem, bestanden Differenzen. Dabei ging es um die alten Zöpfe. Ich 
hatte erkannt, dass die nazoräische Bewegung ohne die Eroberung der heid-
nischen Welt eine Fußnote der jüdischen Geschichte bleiben würde. Einer 
Expansion standen aber die Gesetze von anno dazumal im Wege. Also muss-
ten sie weg, besonders die Beschneidung und die Speiseregeln. Jakobus stellte 
sich dagegen (Apostelgeschichte 15, 1). Verbal fand die Spaltung ihren Nie-
derschlag in den biblischen Floskeln von der Gerechtigkeit durch Werke im Ge-
gensatz zur Gerechtigkeit durch den Glauben (Römer 3, 28). Als Werk galt die 
Einhaltung des Gesetzes, als Glaube, der Glaube an die leibliche Auferste-



 

244 
   

hung Jesu. Die Orthodoxen meinten, gerecht sei, wer beschnitten ist, die Sab-
batruhe einhält, kein Schweinefleisch isst und Lämmer schächtet. Wir gaben 
vor, alle wesentliche Gerechtigkeit erfülle, wer sich zum Glauben an Jesu 
Himmelfahrt bekennt. Vergessen wir dabei aber nicht, dass zum Gesetz auch 
Regeln gehören, für die sich selbst ein Anarchist erwärmen könnte! Wir woll-
ten nicht alle Gesetze abschaffen; bloß die spezifisch jüdischen, die jenseits 
der israelitischen Gottesbünde keine Bedeutung hatten. Gesetze, die das Tö-
ten, Stehlen, Rauben und Betrügen betrafen, standen weder bei den Juden, 
noch bei den Heiden oder Christen zur Debatte. Alle Gesellschaften waren 
damals wie heute auf ein Mindestmaß an Respekt vor diesen Regeln angewie-
sen. Selbst in den Piratennestern auf den Kykladen brachte man sich nicht 
einfach mal so um.  
 
Römer 3, 28: 
Denn wir sind der Überzeugung, daß der Mensch durch Glauben gerecht werde, ohne Zutun 
von Werken des Gesetzes. 
 
Römer 4, 15: 
Das Gesetz wirkt ja Strafe; wo aber kein Gesetz, da auch keine Übertretung. 
 
Apostelgeschichte 10, 34: 
 ... ”Nun erkenne ich (Petrus) in Wahrheit, daß Gott nicht auf das Äußere sieht (die 
Beschneidung), sondern in jedem Volk bei ihm Aufnahme findet, wer ihn fürchtet und 
Gerechtigkeit übt ... ” 
 
Apostelgeschichte 15, 1: 
Es kamen aber einige aus Judäa ... und suchten die Brüder zu belehren: ”Wenn ihr euch 
nicht beschneiden laßt nach dem Brauch des Moses, könnt ihr das Heil nicht erlangen.” 
 
1 Korinther 10, 25: 
Alles, was auf dem Fleischmarkt verkauft wird, das esset ...  
 
Jakobus 2, 21: 
Wurde Abraham, unser Vater, nicht auf Grund von Werken als gerecht anerkannt, da 
er ”seinen Sohn Isaak auf den Opferaltar legte”? 
 
Galater 5 1-5: 
 ... laßt euch nicht wieder unter das Joch einer Knechtschaft bringen! Seht, ich, Paulus, sage 
euch: Wenn ihr euch beschneiden laßt, wird Christus euch nichts nützen ... Er (der sich 



 

245 
 

beschneiden läßt) wird schuldig, das ganze Gesetz zu halten ... Denn in Christus Jesus gilt 
weder Beschneidung etwas noch Unbeschnittensein. 
 
Schauen wir getrost noch einmal hin. Oben habe ich gesagt, dass ich das jü-
dische Gesetz als demütigend empfand. Der eine oder andere wird versucht 
sein, mir nicht zu glauben. Im Galaterbrief ist aber klar und deutlich ausge-
sagt, wie ich das orthodoxe Regelwerk empfand: als das Joch einer Knechtschaft. 
 
Was Christentum und Judentum unterscheidet, sind jene Regeln, um die hier 
gestritten wird. Es sind Regeln, die zwar als Flaggenfarbe dienen, deren Nut-
zen für eine moralische Ordnung aber kaum erkennbar ist. Schwein oder 
Lamm, Beschneidung oder nicht, Wunderglaube oder Normverhalten, Sabbat 
oder Sonntag? Macht das einen Menschen besser? Was an sinnvoller Moral 
bei beiden Bekenntnissen übrigbleibt, stand nicht zur Diskussion und wer die 
Antike kennt, weiß, dass der moralische Gehalt der Zehn Gebote gewiss nicht 
erst Moses offenbart worden ist. Was die beiden Bekenntnisse aber vereint, 
ist der Glaube, dass Gott den Standpunkt der ”richtigen” Partei für so an-
spruchsberechtigt hält, dass er deren Parteigänger grenzenlos erhöhen und 
den Rest der Menschheit vernichten wird. 
 
Offenbarung 11, 17-18: 
”Wir danken dir, Herr, Gott, Allherrscher, der ist und der war [und der kommt], daß du 
deine große Macht ergriffen und angetreten hast deine Herrschaft ... da kam dein strafender 
Zorn und die Stunde ... zur Belohnung für deine Knechte ... und zur Vernichtung derer, 
die die Erde verderben.” 
 
Weisheit 4, 19: 
 ... Bis aufs Äußerste werden sie (die Gottlosen) verwüstet; sie werden sich in Qualen win-
den. 
 
Angeblich ging ich nicht über das hinaus, was geschrieben steht. 
 
1 Korinther 4, 6: 
Dies nun, Brüder, habe ich ... gesagt um euretwillen, daß ihr an uns einsehen lernt, nicht 
hinauszugehen über das, was geschrieben ist ...  
 
Das ist natürlich falsch. Ich ging auf breiter Front darüber hinaus. Nehmen 
wir das Thema Schweinefleisch: Ich empfehle, alles zu essen, was auf dem Fleisch-
markt verkauft wird. Wie aber sprach Gott angeblich durch Isaias’ Mund? 
 


